
PhiWiki – S
cience Univers

�� ️ Les signes du Dajjāl : lecture de discernement
Voir avec l’œil du cœur : quand les signes éprouvent le discernement, pas la
vue

�� Sommaire

1. Introduction : pourquoi les signes ne peuvent pas être “purement physiques”

2. L’œil borgne (a‘war) : vision amputée du réel

3. “K F R” / “Kāfir” : lecture du cœur (رفاك / ر ف ك)

4. Son feu / son eau : inversion des valeurs (2 interprétations)

5. Pourquoi les femmes et les mères : l’épreuve par la protection + séduction

6. “Pleuvoir / nourrir / prospérer” : contrôle des causes, illusion de divinité

7. “Trésors” + “résurrection” : pouvoir sur les flux + choc de la fausse preuve

8. Jassad (دَسَج / دسج) + al-Jassâsa : le support de l’illusion

Conclusion : le vrai signe, c’est la logique

1. Introduction : pourquoi les signes ne peuvent pas être “purement
physiques”

Le Prophète صلى الله عليه وسلم  a décrit le Dajjāl comme la plus grande fitna que l’humanité connaîtra depuis Adam. Une
fitna n’est pas un choc visuel. C’est une confusion morale, un brouillage du vrai et du faux.

Hadith (sens général, authentique) : « Il n’y aura pas de tribulation plus grande que celle du Dajjāl…
et aucun prophète n’a été envoyé sans avertir sa communauté contre lui. »

Réf. : Sahih Muslim (Kitāb al-Fitan), également rapporté dans d’autres recueils.

Si les signes étaient grotesques et évidents pour l’œil, l’épreuve n’existerait pas. Or, les textes insistent :
il séduira, il convaincra, il sera suivi. Donc, une règle s’impose : les signes du Dajjāl sont faits
pour être reconnus par le discernement, pas par la simple vue.

À l’image de la sourate al-Kahf, les signes du Dajjāl s’inscrivent dans une logique d’inversion des valeurs :
le vrai y paraît faux, le salut y ressemble au péril, et ce qui rassure l’œil menace le cœur.

PhiWiki – Science Univers • Page 1/8



PhiWiki – S
cience Univers

2. L’œil borgne (a‘war) : vision amputée du réel

« Aucun prophète n’a averti sa communauté sans avertir contre ce menteur borgne. Sachez qu’il est
borgne, et que votre Seigneur n’est pas borgne… »

Réf. : Sahih Muslim (ex. Muslim 2933a, selon les éditions).

Lecture littérale (limitée) : on imagine un défaut visible (œil déformé), une anomalie physique.

Comment un être “monstrueux” séduirait-il les masses, au point qu’on doive retenir les femmes et que
les familles basculent ? Ce n’est pas cohérent avec la nature même de la fitna.

Lecture cohérente et profonde : l’œil unique représente une vision unidimensionnelle.

vision du matériel

du mesurable

du “fonctionnel”

du performant

Mais il est aveugle à l’autre axe :

la finalité

le sens

l’âme

Dieu

Le Dajjāl voit le monde, mais ne voit pas la vérité. Il incarne un monde qui “marche”, qui “résout”,
qui “optimise”… mais qui ne sait plus pourquoi il existe.

3. “K F R” / “Kāfir” : lecture du cœur (رفاك / ر ف ك)

« Sur son front seront les lettres ر ف ك… (k-f-r). »

Réf. : Sahih Muslim (ex. Muslim 2933a, selon les éditions).

« …tout croyant les lira, qu’il sache lire ou non. »

Réf. : Sahih Muslim.

PhiWiki – Science Univers • Page 2/8



PhiWiki – S
cience Univers

Absurdité du littéralisme : comment un illettré lit-il des lettres ? Et pourquoi ce signe serait-il ignoré par des
foules ?

« Ce ne sont pas les yeux qui sont aveugles, mais les cœurs dans les poitrines. »

Coran 22:46

ôté
Le sens réel : kufr (رْفُك) renvoie à l’idée de recouvrir, voiler, nier la vérité. Le croyant “lit” donc au niveau
du discernement :

“Kāfir” (رِفاَك) n’est pas forcément visible comme une encre sur un front. C’est une évidence intérieure :
le croyant perçoit instinctivement la négation du divin derrière un discours séduisant. Ce n’est pas
l’œil physique qui lit : c’est le cœur éveillé (œil du cœur). Le voile lui sera ôté.

Conclusion de ce signe : le Dajjāl n’affiche pas sa mécréance. Il la diffuse.

4. Son feu / son eau : inversion des valeurs (2 interprétations)

« Il aura avec lui un paradis et un feu. Son feu sera (en réalité) un paradis, et son paradis sera (en réalité)
un feu. »

Réf. : Sahih Muslim (ex. Muslim 2934, selon les éditions).

« …il aura avec lui de l’eau et du feu… et celui d’entre vous qui verra cela, qu’il plonge dans ce qu’il voit
comme feu : ce sera une eau douce et pure. »

Réf. : Sahih Muslim (ex. Muslim 2935a, selon les éditions).

4.1. Interprétation 1 : inversion des valeurs (discernement moral)

Son “feu” = ce qui fait peur (perte, pression, douleur, sacrifice).
Son “eau” = ce qui rassure (confort, sécurité, subsistance, protection).

Il te vend le confort comme “salut”, et il te fait craindre le sacrifice comme “ruine”. Le croyant accepte la
perte visible pour sauver l’essentiel. Le reste choisit la survie matérielle et appelle ça sagesse.

PhiWiki – Science Univers • Page 3/8



PhiWiki – S
cience Univers

4.2. Interprétation 2 : test concret (choisir “son feu”)

Il existe aussi une lecture très directe dans les textes : si l’épreuve te place devant “deux rivières”, l’ordre
prophétique est clair : choisir ce qui paraît être feu (car il sera en réalité fraîcheur / eau).

Cela ne signifie pas “se suicider” (l’Islam interdit), mais refuser la tromperie même si elle est entourée
de peur. Le texte te forme à une règle : ne juge pas par l’apparence. Dans certains scénarios, “entrer
dans son feu” peut ressembler à un saut vers la perte… alors que c’est précisément la voie de la
sauvegarde (et parfois, oui, cela peut mener au statut de martyr si l’oppression tue).

5. Pourquoi les femmes et les mères : l’épreuve par la protection +
séduction

« Le Faux Messie viendra… et la plupart de ceux qui sortiront vers lui seront des femmes, au point qu’un
homme retournera vers sa femme, sa mère, sa fille, sa sœur et sa tante pour les attacher, craignant
qu’elles ne sortent vers lui. »

Réf. : Musnad Ahmad (rapporté et authentifié par des savants selon certaines chaînes).

Une mère ne trahit pas Dieu “par passion du mal”. Elle cède par peur pour ses enfants. Cela prouve une
chose capitale :

le Dajjāl ne se présentera pas d’abord comme un bourreau

il se présentera comme une protection (nourriture, sécurité, stabilité)

C’est une fitna morale, pas esthétique. Et il y a un second facteur, on peut ajouter : il sera
probablement séduisant d’une manière ou d’une autre — pas forcément “beau” au sens cinéma, mais
convaincant, charismatique, rassurant, “solutionneur”, capable d’inspirer la confiance. Sinon, pourquoi ce
basculement massif, familial, intime ?

PhiWiki – Science Univers • Page 4/8



PhiWiki – S
cience Univers

6. “Pleuvoir / nourrir / prospérer” : contrôle des causes, illusion de
divinité

« Il viendra à des gens, les appellera, ils croiront en lui… alors il ordonnera au ciel et il pleuvra, et il
ordonnera à la terre et elle fera pousser… leurs bêtes reviendront avec les bosses hautes et les pis
pleins… »

Réf. : récit long sur le Dajjāl (rapporté notamment dans Sahih Muslim ; également repris dans Riyad as-

Salihin 1808 selon les éditions).

Il ne “crée” pas la vie. Il contrôle les causes : ressources, flux, systèmes, distribution, conditions. C’est
la tentation moderne par excellence : croire que celui qui maîtrise les mécanismes du monde est “divin”.
Il donne l’illusion de la seigneurie par la gestion du réel.

« Allah donne la subsistance à qui Il veut… »

Coran 2:212 (et sens général confirmé en de nombreux versets sur ar-Rizq).

Clé : le Dajjāl gère. Dieu crée.

7. “Trésors” + “résurrection” : pouvoir sur les flux + choc de la
fausse preuve

« Il passera par une terre dévastée et dira : “Fais sortir tes trésors”, et ses trésors sortiront et se
rassembleront devant lui comme un essaim d’abeilles… »

Réf. : Sahih Muslim (ex. Muslim 2937a, selon les éditions).

« Puis il appellera un jeune homme… le frappera et le coupera en deux… puis il l’appellera et il
reviendra… »

Réf. : Sahih Muslim (ex. Muslim 2937a–2938a, selon les éditions).

PhiWiki – Science Univers • Page 5/8



PhiWiki – S
cience Univers

Le Dajjāl frappera l’esprit humain sur deux fronts :

1 - l’économie (trésors, ressources, prospérité)

2 - la preuve-choc (simulacre de mort/vie) pour produire une conclusion émotionnelle

“donc il est au-dessus des lois”. C’est exactement comme ça qu’une fitna s’implante : par la faim, par la
peur, puis par la “preuve” qui écrase le doute.

Détail important : dans le même récit, le “jeune homme” revenu à la vie devient une preuve contre lui, et le
Dajjāl n’arrive plus à le tuer une seconde fois (selon certaines versions).

8. Jassad (دَسَج / دسج) + al-Jassâsa : le support de l’illusion

8.1. Les occurrences coraniques de jasad/jassad

« Puis il produisit pour eux un veau, jasadan, qui avait un mugissement… »

Coran 20:88

« Nous ne les avons pas faits jasadan ne mangeant pas de nourriture… »

Coran 21:8

« Et Nous avons certes éprouvé Sulaymân, en plaçant sur son trône un jassad, puis il se repentit. »

Coran 38:34

Le Coran relie le “corps” à une idée dangereuse : forme sans souffle, imitation de vie, usurpation,
shirk. Le veau “fait un son” (illusion), mais reste un corps. Le pouvoir de Sulaymân est touché par un
“jassad” placé sur son trône (épreuve du pouvoir). Et 21:8 rappelle la norme : même les prophètes ont un
corps humain normal (donc toute divinisation d’un corps est mensonge).

8.2. Al-Jassâsa (ةساّسجلا) et le récit de Tamîm ad-Dârî

Récit de Tamîm ad-Dârî : l’île, la bête al-Jassâsa (ةساّسجلا), puis l’homme enchaîné identifié comme le
Dajjāl.

Réf. : Sahih Muslim (ex. Muslim 2942a et variantes 2942c/2942d, selon les éditions).

PhiWiki – Science Univers • Page 6/8



PhiWiki – S
cience Univers

Ici, on a un triptyque : bête (al-Jassâsa), enchaînement (contrôle/permission), et illusion finale (fitna
globale). Le lien linguistique (racines proches) avec “corps/forme” est intéressant, mais on reste prudent :
le texte ne dit pas explicitement “jassad = Dajjāl”. Ce qu’il dit en revanche, c’est que la fitna du
Dajjāl s’accompagne d’un univers de “formes” et de “confusions”.

Synthèse : le Dajjāl n’est pas seulement un individu à la fin des temps ; c’est aussi un paradigme : l’autorité
sans lumière, la puissance sans âme, le monde “plein de solutions” mais vide de vérité.

Conclusion : le vrai signe, c’est la logique

Le Dajjāl ne se reconnaît pas à un détail de cinéma. Il se reconnaît à une logique.

Il propose un monde sans Dieu mais saturé de solutions.

Il propose un ordre sans vérité mais rempli de slogans.

Il promet la vie sans âme : une performance, pas une guidance.

Il fabrique des “preuves” qui écrasent l’émotion : trésors, pluie, prospérité, “résurrection”.

C’est là que les signes se rejoignent :

œil unique = vision matérialiste ;

; négation de la vérité perçue par le cœur = رفاك / ر ف ك

eau/feu = inversion des valeurs ;

protection = capture des familles ;

pluie/ressources = domination des causes ;

trésors/“vie” = preuve-choc.

On n’a pas un “monstre” : On a un système vivant, mais sans souffle.

Donc la préparation n’est pas seulement “attendre” :

éduquer le cœur à ne pas vendre la vérité contre la sécurité

éduquer l’âme à préférer l’essentiel au confortable

apprendre à reconnaître le faux même lorsqu’il nourrit et protège

La fitna du Dajjāl, ce n’est pas “voir un signe”. C’est accepter un monde où le sens est remplacé par
la gestion, où l’âme est remplacée par la performance, où la foi est remplacée par la peur, et où la
vérité est remplacée par l’efficacité.

PhiWiki – Science Univers • Page 7/8



PhiWiki – S
cience Univers

Le croyant ne gagne pas parce qu’il est plus malin. Il gagne parce qu’il a un deuxième œil : l’œil du
cœur.

Comme dans la sourate al-Kahf, la victoire face au Dajjāl ne viendra pas d’un excès de savoir ou de
puissance, mais de la capacité à reconnaître l’inversion des valeurs et à voir clair quand le monde entier
semble marcher à l’envers.

PhiWiki - Science Univers

Pour la vérité, par la vérité, dans la vérité.

Wa Allahu a'lam (Et Allah est le plus Savant)

PhiWiki – Science Univers • Page 8/8


